
R	 Anche in questo caso, come nella vicenda di Tom-
maso, è in gioco il rapporto tra vedere e credere: il 
primo passo sarebbe, conoscendo e ripercorrendo le 
Scritture, di vedere in esse la spiegazione di quanto è 
appena successo. Ma, come sempre, occorre un mae-
stro, qualcuno che aiuti ad averne l’intelligenza. Qual-
cosa di analogo accade in At 8,26ss: siamo di nuovo per 
strada, un personaggio eminente torna a casa sua da 
Gerusalemme, legge da un rotolo che non comprende. 
Lo affianca Filippo, che lo aiuta a collegare quello che 
legge (Is 53,7-8) ai fatti appena accaduti. La dinamica 
è molto simile: rivelazione scritturistica e storia s’illu-
minano reciprocamente, purché si passi dalle «perdute 
speranze» alla voglia di cercare e di capire. 
	 I nostri due viandanti, infine, si aprono all’ospitalità 
verso lo Sconosciuto e in un suo gesto epifanico lo ri-
conoscono. L’ospitalità è determinante, perché avendo 
pur capito qualcosa, mostra che la loro ricerca non si 
spegne. Di fatto vorrebbero continuare la conversazio-
ne, capire sempre di più e sempre meglio. Al momento 
dell’agnizione riescono a cogliere e a manifestarsi reci-
procamente anche i loro stessi sentimenti (Lc 24,32) fino 
allora avvertiti, ma inespressi e non condivisi. 
	 Luca ha una sottile vena ironica lungo tutto il rac-
conto: pare impossibile che sia necessario un gesto fina-
le, mentre lungo il percorso ci sia stato solo un ardore nel 
cuore, indistinto e incompreso. Perché una presenza non 
è fatta solo di parole, ma anche di voce, di espressione 
e di gesti, eppure tutto è passato come inosservato fino 
alla richiesta da parte dei due viandanti di diventare un 
compagno di vita, condividendo un tetto e una tavola.
	 Il Regno viene e si manifesta in questa condivisione: 
un ospite da casuale diventa familiare, da sconosciuto 
diviene più che amico, «in modo che solo chi crede 
comprenda, e solo chi ama possa veramente ricevere» 
(Montini).

pla Parola in cammino
Stefania Monti

III domenica 
di Pasqua
At 2,14.22-33; Sal 16 (15); 1Pt 1,17-21; Lc 24,13-35

il Regno -  A n n o  L i t u r g i c o  A 17	 2020

LE SPERANZE RITROVATE

	 Almeno tre località si contendono la possibilità di 
essere identificate come la biblica Emmaus, menzionata 
anche nel Primo libro dei Maccabei e svariate volte da 
Flavio Giuseppe, ma non è certamente questo a cattu-
rare la nostra attenzione. Tanto più che Mc 16,12, che 
pare raccontare lo stesso episodio, si limita a parlare ge-
nericamente di «campagna» (eis agron). 
	 Anche Luca, in realtà, dona meno attenzione al vil-
laggio, ossia alla meta, che non al percorso che a esso 
conduce. Nel testo infatti dominano i verbi di movimen-
to e il lessico del viaggio. Sono raccontati, nell’ordine: 
l’andare dei due discepoli accompagnati da Gesù, il loro 
resoconto delle donne che vanno al sepolcro e il succes-
sivo andarvi di «alcuni dei nostri», infine il ritorno dei 
due protagonisti a Gerusalemme.
	 Si narra dunque un continuo camminare, lungo il 
quale, per i due, cambia totalmente il modo di vedere le 
cose. Facendo la strada a ritroso per tornare a Gerusa-
lemme han certo rivisto gli stessi alberi e cippi stradali e 
piccoli villaggi, fino alla città, ma certamente non l’han-
no guardata e vista come prima.
	 «Nella sera dalle perdute speranze» – così il card. 
Montini nella festa del Corpus Domini del 1961 –, 
l’evangelista ci presenta però un percorso soprattutto 
attraverso il testo delle Scritture, quasi a dire che ogni 
itinerario di vita, per essere possibile, ha bisogno di una 
mappa. Chi ignorasse, del tutto o in parte, tale mappa 
rischierebbe non solo perdute speranze, ma anche per-
duti passi.
	 Comunque l’importante è il cammino, secondo la 
tradizione lucana, cammino che, tenendo conto di Lc 
9,51, deve prima o poi corrispondere a una sequela. I 
nostri due discepoli, lasciando Gerusalemme prima che 
il Risorto lo abbia detto (cf. Lc 24,47; At 1,8), mostra-
no di voler iniziare qualcosa di autonomo, dettato non 
già dallo spirito di chi evangelizza, ma dalla delusione. 
Rispetto agli apostoli, chiusi nel cenacolo, han deciso di 
prendere le distanze. Non è detto che vogliano lasciare 
tutto in maniera definitiva, ma certamente sono in un 
momento a dir poco critico. 
	 Colui che si fa presente e li affianca è irriconoscibile 
agli occhi (ekratounto tou me epignonai): evidentemente 
è lo stesso, ma è anche diverso, un corpo reale e trasfigu-
rato che gli occhi sono come trattenuti dall’identificare.

Rembrandt van Rijn, Cena in Emmaus, 1629. Parigi, Musee Jacquemart-André.


